
 
 

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Vol 18 No.2 (Oktober2023) 

E-ISSN : 2686-2387 P-ISSN : 1907-8285 

 

 

 

 
 

 

2309 
 

JURNAL PENDIDIKAN DAN PEMIKIRAN 
Halaman Jurnal: http://jurnal-stainurulfalahairmolek.ac.id/index.php/ojs 

Halaman UTAMA Jurnal : http://jurnal-stainurulfalahairmolek.ac.id/index.php/ojs 

DIALEKTIKA HAM DAN SYARIAT ISLAM: ANALISIS FATWA MUI 1980 

TENTANG PERNIKAHAN BEDA AGAMA 

Mohammad
 a

, Tri Wahyu Hidayat
b
 

a Pascasarjana / Pendidikan Agama Islam, emIbnyusuf92@gmail.com, UIN Salatiga 

b Pascasarjana / Pendidikan Agama Islam, hidyatiaid@gmail.com, UIN Salatiga 

 

Abstract 
The Indonesian Ulema Council (MUI) fatwa issued on May 26–June 1, 1980, 

declares that marriage between a Muslim woman and a non-Muslim man is strictly 

prohibited. The same prohibition applies to Muslim men marrying non-Muslim women, 

including those from the People of the Book, on the grounds that the potential harm 

(mafsadat) outweighs the possible benefit (maslahat). This fatwa has generated 

considerable debate, particularly in relation to human rights (HR) principles that 

emphasize individual freedom, including the right to choose one’s spouse. This study 

aims to analyze the relevance of the fatwa from the perspective of human rights and 

Islamic law. The research employs a normative legal approach through literature analysis, 

drawing upon Islamic jurisprudence, international human rights instruments, and 

Indonesian legal regulations. The findings indicate that, although the fatwa is often 

perceived as conflicting with the human rights principle of freedom to marry, it remains 

relevant within the framework of maqāṣid al-sharī‘ah. The prohibition of interfaith 

marriage serves to safeguard religion (ḥifẓ al-dīn) and lineage (ḥifẓ al-nasl), while also 

preserving social order and moral values within Muslim society. Accordingly, the 1980 

MUI fatwa can be understood as a legitimate restriction of freedom under Islamic law 

and consistent with human rights principles that acknowledge limitations for the 

protection of morality, public order, and the continuity of religious communities. 

 

Keywords: MUI Fatwa, Interfaith Marriage, Human Rights, Islamic Law, Maqāṣid al-

Sharī‘ah 

Abstrak 
Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) yang ditetapkan pada 26 Mei–1 Juni 1980 

menyatakan bahwa perkawinan antara wanita Muslimah dengan laki-laki non-Muslim 

hukumnya haram. Larangan serupa juga diberlakukan bagi laki-laki Muslim untuk 

menikahi wanita non-Muslim, termasuk Ahlul Kitab, dengan pertimbangan bahwa 

potensi mafsadat yang ditimbulkan lebih besar dibandingkan maslahatnya. Fatwa ini 

menimbulkan perdebatan, terutama ketika dikaitkan dengan prinsip Hak Asasi Manusia 

(HAM) yang menekankan kebebasan individu, termasuk dalam menentukan pasangan 

hidup. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis relevansi fatwa tersebut dalam 

perspektif HAM dan hukum syariat. Metode penelitian yang digunakan adalah 

pendekatan normatif melalui studi literatur yang mencakup kajian hukum Islam, 

dokumen HAM internasional, serta peraturan perundang-undangan di Indonesia. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa meskipun fatwa MUI dinilai bertentangan dengan prinsip 

kebebasan menikah dalam HAM, keberadaannya tetap relevan dalam kerangka maqashid 

mailto:emIbnyusuf92@gmail.com
mailto:hidyatiaid@gmail.com


 
 

 
Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Vol 20 No.2 (Oktober 2025); E-ISSN : 2686-2387 P-ISSN : 1907-8285 

2310 

 

al-syari‘ah. Larangan pernikahan beda agama dipandang penting untuk menjaga agama 

(ḥifẓ al-dīn) dan keturunan (ḥifẓ al-nasl), sekaligus melindungi ketertiban sosial dan 

moral masyarakat Muslim. Dengan demikian, fatwa MUI 1980 dapat dipahami sebagai 

bentuk pembatasan kebebasan yang sah menurut perspektif syariat Islam, sekaligus 

sejalan dengan prinsip HAM yang mengakui adanya batasan demi perlindungan moral, 

ketertiban umum, dan keberlangsungan komunitas keagamaan. 

 

Kata Kunci: Fatwa MUI, Pernikahan Beda Agama, Hak Asasi Manusia, Hukum Syariat, 

Maqashid al-Syari‘ah 

 

PENDAHULUAN 
Perkawinan beda agama merupakan isu yang sejak lama menjadi perdebatan 

dalam wacana hukum Islam, hak asasi manusia (HAM), serta kebijakan hukum positif di 

negara-negara dengan penduduk mayoritas Muslim. Fatwa Majelis Ulama Indonesia 

(MUI) yang ditetapkan pada 26 Mei–1 Juni 1980 menyatakan dengan tegas bahwa 

pernikahan antara wanita Muslimah dengan laki-laki non-Muslim adalah haram. Bahkan, 

fatwa tersebut juga mengharamkan seorang laki-laki Muslim untuk menikahi wanita non-

Muslim, termasuk Ahlul Kitab, dengan alasan bahwa mafsadat (kerusakan) yang 

ditimbulkan lebih besar dibandingkan maslahat (kebaikan) yang diperoleh (Majelis 

Ulama Indonesia, 2011). 

Fatwa ini lahir dalam konteks sosial-politik Indonesia pada awal era Orde Baru, di 

mana isu pluralitas agama semakin mengemuka. Di satu sisi, negara menjamin kebebasan 

beragama, tetapi di sisi lain, pernikahan dianggap sah apabila sesuai dengan hukum 

agama masing-masing, sebagaimana ditegaskan dalam Undang-Undang Nomor 1 Tahun 

1974 tentang Perkawinan (Republik Indonesia, 1974). 

Dalam perspektif HAM internasional, Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia 

(DUHAM) 1948 menegaskan bahwa setiap pria dan wanita dewasa, tanpa pembatasan 

ras, kebangsaan, atau agama, memiliki hak untuk menikah dan membentuk keluarga 

(United Nations, 1948). Pasal 16 DUHAM bahkan menekankan kesetaraan hak dalam 

perkawinan. Namun, prinsip ini tidaklah mutlak, sebab International Covenant on Civil 

and Political Rights (ICCPR) 1966 memberi ruang adanya pembatasan demi moral dan 

ketertiban umum (United Nations, 1966). 

Ketegangan antara prinsip HAM universal dan hukum syariat Islam dalam isu 

pernikahan beda agama telah menimbulkan perdebatan akademik yang panjang (Esposito 

& Voll, 1996; Rahman & Esposito, 2015). Sebagian kalangan menilai fatwa MUI 1980 

membatasi kebebasan individu, sementara pihak lain memandangnya sebagai instrumen 

perlindungan agama dan identitas umat Islam. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan 

untuk:Menganalisis fatwa MUI 1980 dalam perspektif HAM internasional,Mengkaji 

fatwa tersebut dalam perspektif hukum syariat Islam, Menilai relevansi sosial, hukum, 

dan moral dari fatwa tersebut dalam konteks Indonesia kontemporer. 

Urgensi penelitian ini terletak pada semakin meningkatnya fenomena pernikahan 

beda agama di Indonesia serta tuntutan pengakuan HAM global, sehingga kajian yang 

komprehensif diperlukan untuk menemukan titik temu antara HAM dan hukum syariat.. 

 

TINJAUAN PUSTAKA 
Kajian pernikahan beda agama telah banyak dilakukan baik dalam perspektif 

hukum Islam maupun HAM. Dalam literatur fikih, ulama sepakat bahwa wanita 

Muslimah diharamkan menikah dengan laki-laki non-Muslim, sebagaimana ditegaskan 

dalam QS. Al-Baqarah: 221 (Departemen Agama RI, 2010). Perbedaan pendapat terjadi 

pada hukum laki-laki Muslim menikahi wanita Ahlul Kitab, yang sebagian ulama 



 
 

 
Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Vol 20 No.2 (Oktober 2025); E-ISSN : 2686-2387 P-ISSN : 1907-8285 

2311 

 

membolehkan dengan syarat (Mazhab Hanafi), sementara mayoritas melarangnya dengan 

alasan mafsadat lebih besar daripada maslahat (Ibnu Qudamah, 1998; Zuhaili, 2005). 

Dari perspektif HAM, DUHAM 1948 menekankan kebebasan menikah (United 

Nations, 1948), sementara ICCPR 1966 memberi batasan bahwa kebebasan beragama 

dapat dibatasi untuk menjaga ketertiban umum (United Nations, 1966). Universal Islamic 

Declaration of Human Rights (UIDHR, 1981) juga menegaskan bahwa hak-hak individu 

dalam Islam tidak boleh bertentangan dengan syariat. 

Penelitian Pew Research Center (2020) menunjukkan bahwa pernikahan beda 

agama memiliki risiko perceraian lebih tinggi. Witte (2011) mengungkapkan bahwa 

anak-anak dari keluarga beda agama sering mengalami kebingungan identitas. Hirschman 

(2022) menambahkan bahwa praktik ini dapat mengubah norma sosial dan hukum 

keluarga. 

Dengan demikian, literatur menunjukkan adanya ketegangan antara kebebasan 

individu dalam HAM dan perlindungan identitas keagamaan dalam hukum syariat, yang 

menjadi dasar relevansi analisis fatwa MUI 1980. 

 

METODOLOGI PENELITIAN 
Penelitian ini menggunakan pendekatan normatif-yuridis dengan metode studi 

kepustakaan (library research). Data primer diperoleh dari: 

1. Sumber hukum Islam: Al-Qur’an, hadis, kitab fikih klasik (Ibnu Qudamah, 1998; 

Zuhaili, 2005), serta fatwa MUI (Majelis Ulama Indonesia, 2011). 

2. Instrumen HAM internasional: DUHAM 1948 (United Nations, 1948), ICCPR 

1966 (United Nations, 1966), UIDHR 1981. 

3. Peraturan perundang-undangan Indonesia: Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 

tentang Perkawinan (Republik Indonesia, 1974). 

Data sekunder berupa hasil penelitian akademik, buku, dan artikel jurnal terkait 

hukum Islam, HAM, dan perkawinan beda agama (Rahman & Esposito, 2015; Pew 

Research Center, 2020; Hirschman, 2022). 

Analisis dilakukan dengan metode kualitatif-komparatif, yakni membandingkan prinsip 

HAM universal dengan hukum syariat Islam, lalu menafsirkannya melalui kerangka 

maqāṣid al-syarī‘ah (Al-Ghazali, 2001). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Fatwa MUI dalam Perspektif HAM 
Secara tekstual, fatwa MUI 1980 tampak bertentangan dengan prinsip 

kebebasan menikah sebagaimana ditegaskan dalam DUHAM 1948 (United Nations, 

1948). Namun, instrumen HAM internasional juga menekankan bahwa kebebasan 

tersebut tidak absolut. ICCPR Pasal 18 mengatur bahwa kebebasan beragama dapat 

dibatasi demi moral dan ketertiban umum (United Nations, 1966). Dengan demikian, 

larangan pernikahan beda agama dalam Islam dapat dipahami sebagai pembatasan 

yang sah dalam kerangka HAM. 

B. Fatwa MUI dalam Perspektif Hukum Syariat 

Hukum Islam menegaskan larangan mutlak bagi wanita Muslimah menikah 

dengan laki-laki non-Muslim (QS. Al-Baqarah: 221). Perbedaan pendapat mengenai 

laki-laki Muslim menikahi wanita Ahlul Kitab ditafsirkan oleh MUI sebagai haram, 

berdasarkan pertimbangan sosial dan kemaslahatan (Zuhaili, 2005; Ibnu Taimiyah, 

2004). Hal ini sejalan dengan maqāṣid al-syarī‘ah yang menekankan perlindungan 

agama (ḥifẓ al-dīn) dan keturunan (ḥifẓ al-nasl) (Al-Ghazali, 2001). 

 



 
 

 
Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Vol 20 No.2 (Oktober 2025); E-ISSN : 2686-2387 P-ISSN : 1907-8285 

2312 

 

C. HAM Barat vs HAM Islam 

HAM Barat berbasis liberalisme yang menekankan otonomi individu 

(Donnelly, 2003), sementara HAM Islam berlandaskan syariat yang menempatkan 

kebebasan individu dalam kerangka maslahat umum (Sachedina, 2009). Dalam hal 

pernikahan, Islam memandang keluarga sebagai basis peradaban yang harus dijaga. 

Oleh karena itu, syariat membatasi pernikahan beda agama demi melindungi iman, 

anak, dan moral masyarakat. 

D. Analisis Maqāṣid al-Syarī‘ah 

1. Ḥifẓ al-dīn (menjaga agama): pernikahan beda agama berpotensi melemahkan 

identitas Islam dalam keluarga. 

2. Ḥifẓ al-nafs (menjaga jiwa): konflik rumah tangga akibat perbedaan agama 

dapat mengancam keutuhan keluarga. 

3. Ḥifẓ al-nasl (menjaga keturunan): anak dari pernikahan beda agama berisiko 

kehilangan pendidikan Islam (Witte, 2011). 

4. Ḥifẓ al-‘aql (menjaga akal): sekularisasi keluarga dapat melemahkan pendidikan 

akhlak (Rahman & Esposito, 2015). 

5. Ḥifẓ al-māl (menjaga harta): terdapat persoalan warisan antara Muslim dan 

non-Muslim (Zuhaili, 2005). 

6. Ḥifẓ al-‘irdh (menjaga kehormatan): pernikahan beda agama dapat merusak 

moral masyarakat Muslim (Lewis, 2017). 

E. Studi Kasus di Indonesia 

Sejumlah kasus pernikahan beda agama di Indonesia menunjukkan 

problematika hukum. Mahkamah Agung pernah mengabulkan permohonan 

pencatatan pernikahan beda agama melalui penetapan pengadilan, meskipun UU No. 

1 Tahun 1974 menegaskan bahwa pernikahan harus sesuai hukum agama (Butarbutar, 

2016). Hal ini menunjukkan adanya ketegangan antara hukum negara, fatwa MUI, 

dan tuntutan HAM. 

 

F. Dampak Sosial dan Sosiologis 

Penelitian menunjukkan bahwa masyarakat dengan tingkat pernikahan beda 

agama tinggi cenderung mengalami penurunan praktik keagamaan dan meningkatnya 

sekularisasi (International Journal of Sociology of the Family, 2021). Fenomena ini 

sejalan dengan kekhawatiran ulama bahwa praktik tersebut dapat melemahkan 

identitas Islam generasi berikutnya. 

Tabel 1. Perbandingan Prinsip HAM Barat dan HAM Islam dalam Isu Pernikahan 

Aspek HAM Barat (Liberal) HAM Islam (Syariat) 

Landasan Otonomi individu 

(kebebasan memilih 

pasangan) 

Perlindungan agama & 

keturunan (maqāṣid 

syarī‘ah) 

Sumber Hukum DUHAM 1948, ICCPR 

1966 

Al-Qur’an, Hadis, Ijma’, 

Qiyas 

Kebebasan Menikah Hak mutlak tanpa 

diskriminasi agama 

Hak terbatas sesuai hukum 

agama 

Tujuan Utama Kesetaraan & non-

diskriminasi 

Menjaga iman, moral, dan 

stabilitas keluarga 

Batasan Moral & ketertiban umum Larangan mutlak 



 
 

 
Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Vol 20 No.2 (Oktober 2025); E-ISSN : 2686-2387 P-ISSN : 1907-8285 

2313 

 

(ICCPR Pasal 18) Muslimah menikah dengan 

non-Muslim 

Sumber: United Nations (1948, 1966); Zuhaili (2005); Sachedina (2009). 

Tabel 2. Analisis Maqāṣid al-Syarī‘ah pada Larangan Pernikahan Beda Agama 

Maqāṣid Dampak Positif Larangan Potensi Kerusakan jika 

Dilanggar 

Ḥifẓ al-Dīn (Agama) Identitas Islam keluarga 

terjaga 

Anak tumbuh tanpa 

pendidikan Islam 

Ḥifẓ al-Nafs (Jiwa) Stabilitas rumah tangga 

lebih kuat 

Konflik rumah tangga 

meningkat 

Ḥifẓ al-Nasl (Keturunan) Generasi Muslim tetap 

terjaga 

Risiko kehilangan identitas 

Muslim 

Ḥifẓ al-‘Aql (Akal) Pendidikan agama 

menanamkan akhlak 

Sekularisasi keluarga 

melemahkan nilai Islam 

Ḥifẓ al-Māl (Harta) Hukum waris Islam 

konsisten 

Konflik hukum waris antar 

agama 

Ḥifẓ al-‘Irdh (Kehormatan) Moral masyarakat terjaga Liberalisasi hukum 

keluarga 

Sumber: Al-Ghazali (2001); Ibnu Taimiyah (2004); Rahman & Esposito (2015). 

Gambar 1. Tren Perceraian pada Pasangan Pernikahan Beda Agama 

 
Sumber: Pew Research Center (2020). 



 
 

 
Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Vol 20 No.2 (Oktober 2025); E-ISSN : 2686-2387 P-ISSN : 1907-8285 

2314 

 

Gambar 2. Kerangka Analisis Penelitian 

KESIMPULAN DAN SARAN 
Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) tahun 1980 mengenai larangan pernikahan 

beda agama, khususnya antara Muslimah dengan laki-laki non-Muslim dan laki-laki 

Muslim dengan perempuan Ahlul Kitab, memiliki relevansi yang signifikan dalam 

konteks hukum syariat maupun Hak Asasi Manusia (HAM). Dari perspektif HAM, 

meskipun fatwa ini tampak membatasi kebebasan individu untuk memilih pasangan 

hidup, prinsip kebebasan tersebut tidak bersifat absolut. Instrumen internasional seperti 

International Covenant on Civil and Political Rights (ICCPR) 1966 memberikan ruang 

bagi pembatasan kebebasan individu demi moral, ketertiban umum, dan perlindungan 

agama. 

Dalam perspektif syariat, fatwa MUI sejalan dengan maqāṣid al-syarī‘ah, 

khususnya dalam menjaga agama (ḥifẓ al-dīn), menjaga keturunan (ḥifẓ al-nasl), serta 

menjaga moral masyarakat (ḥifẓ al-‘irdh). Pembatasan ini tidak hanya berdimensi 

individual, melainkan juga kolektif, karena bertujuan untuk menjaga identitas Islam, 

ketahanan keluarga, dan tatanan sosial masyarakat Muslim. 

Dengan demikian, fatwa MUI 1980 tetap relevan dalam konteks Indonesia 

kontemporer. Ia berfungsi sebagai pedoman moral dan keagamaan, sekaligus 

memperkuat posisi hukum negara yang mengatur bahwa perkawinan hanya sah jika 

sesuai dengan hukum masing-masing agama. 

Berdasarkan hasil penelitian ini, terdapat beberapa rekomendasi yang dapat 

diajukan. Pertama, bagi MUI dan para ulama, fatwa mengenai larangan pernikahan beda 

agama perlu terus disosialisasikan secara bijak dan kontekstual agar mudah dipahami 

oleh generasi muda Muslim di tengah tantangan globalisasi. Kajian ulang berbasis 

maqāṣid al-syarī‘ah juga penting dilakukan untuk memperkuat argumen keagamaan 

sekaligus menjawab kritik dari perspektif HAM internasional. Kedua, bagi pemerintah, 

harmonisasi antara Undang-Undang Perkawinan dan fatwa keagamaan perlu diperkuat 

agar tidak menimbulkan inkonsistensi hukum. Edukasi publik mengenai risiko sosial, 

psikologis, dan hukum dari pernikahan beda agama juga perlu digencarkan melalui 

lembaga pernikahan, penyuluhan agama, serta pendidikan formal. Ketiga, bagi akademisi 

dan peneliti, diperlukan penelitian lanjutan mengenai dampak sosial dan keagamaan 

pernikahan beda agama di Indonesia, serta kajian komparatif dengan negara mayoritas 

Muslim lain untuk memperkaya wacana akademik. Keempat, bagi masyarakat, kesadaran 

bahwa pernikahan bukan hanya urusan personal, melainkan juga berdampak pada 



 
 

 
Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Vol 20 No.2 (Oktober 2025); E-ISSN : 2686-2387 P-ISSN : 1907-8285 

2315 

 

keberlangsungan agama, moral, dan generasi berikutnya harus ditingkatkan. Peran 

keluarga, tokoh agama, dan lembaga pendidikan sangat penting dalam memberikan 

pemahaman dini mengenai hukum syariat serta relevansinya dalam kehidupan modern. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdillah, F., & Junedi, J. (2023). Tinjauan maqashid syariah dalam pengharaman jual 

beli dengan cara talaqqi rukban. Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Nusantara, 

4(1), 557–564. 

Al-Ghazali. (2001). Ihya’ Ulumuddin. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Munawwar, S. (2020). Hukum perkawinan dalam Islam dan implikasinya. Jakarta: 

Kencana. 

An-Na’im, A. (2008). Islam and the secular state. Cambridge: Harvard University Press. 

Auda, J. (2008). Maqasid al-Shariah as philosophy of Islamic law. London: IIIT. 

Bowen, J. (2012). A new anthropology of Islam. Cambridge: Cambridge University 

Press. 

Butarbutar, E. (2016). Perkawinan beda agama di Indonesia: Perspektif hukum dan 

HAM. Jurnal Hukum dan HAM, 12(2), 145–162. 

Departemen Agama RI. (2010). Al-Qur’an dan terjemahannya. Jakarta: Lajnah 

Pentashihan. 

Dhomiri, A., Junedi, J., & Nursikin, M. (2023). Konsep dasar dan peranan serta fungsi 

kurikulum dalam pendidikan. Khatulistiwa: Jurnal Pendidikan Dan Sosial 

Humaniora, 3(1), 118–128. 

Donnelly, J. (2003). Universal human rights in theory and practice. Ithaca: Cornell 

University Press. 

Esposito, J. L. (1998). Islam and politics. Syracuse: Syracuse University Press. 

Esposito, J., & Mogahed, D. (2007). Who speaks for Islam?. New York: Gallup Press. 

Esposito, J., & Voll, J. (1996). Islam and democracy. New York: Oxford University 

Press. 

Hallaq, W. (2009). Sharī‘a: Theory, practice, transformations. Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Hirschman, C. (2022). Interfaith marriage and social change. Journal of Family 

Sociology, 33(4), 221–239. 

Hooker, M. B. (2003). Indonesian Islam: Social change through contemporary fatwa. 

Sydney: Allen & Unwin. 

Human Rights Watch. (2019). World Report 2019: Indonesia. New York: HRW. 

Ibnu Kathir. (2000). Tafsir al-Qur’an al-‘Azim. Riyadh: Darussalam. 

Ibnu Qudamah. (1998). Al-Mughni. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Ibnu Taimiyah. (2004). Majmu’ al-Fatawa. Kairo: Dar al-Wafa. 

International Journal of Sociology of the Family. (2021). Interfaith marriage and family 

resilience. IJSF, 47(1), 55–78. 

Junedi, J. (n.d.). Pemikiran Tariq Ramadan dan Islam di Swiss. (Belum 

dipublikasikan/masih berupa naskah). 

Junedi, J., As’ari, A. H., & Nursikin, M. (2022). Penguatan akhlak melalui Kitab Ta’lim 

Muta’alim bagi santri pondok pesantren. Ummul Qura Jurnal Institut Pesantren 

Sunan Drajat (INSUD) Lamongan, 17(2), 46–53. 

Junedi, J., As’ari, A. H., & Nursikin, M. (2022). Strengthening morals for santri through 

the Book of Ta’lim Muta’allim. Santri: Journal of Pesantren and Fiqh Sosial, 3(2), 

171–182. 



 
 

 
Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Vol 20 No.2 (Oktober 2025); E-ISSN : 2686-2387 P-ISSN : 1907-8285 

2316 

 

Junedi, J., Laksono, K., & Nursikin, M. (2022). Strategi guru pendidikan agama Islam 

dalam melaksanakan pembinaan moral keagamaan siswa: Studi kasus SMK 

Saraswati. Jurnal Riset Rumpun Ilmu Pendidikan, 1(2), 241–249. 

Kamali, M. H. (2018). Shari’ah law: An introduction. Oxford: Oneworld Publications. 

Lewis, B. (2017). The Jews of Islam. Princeton: Princeton University Press. 

Madjid, N. (1992). Islam, doktrin dan peradaban. Jakarta: Paramadina. 

Majelis Ulama Indonesia. (2011). Himpunan fatwa MUI sejak 1975. Jakarta: Erlangga. 

Manshur, F. (2020). Fatwa MUI dan pernikahan beda agama: Analisis maqashid syariah. 

Jurnal Syariah dan Hukum, 22(3), 201–220. 

Masud, M. K., Messick, B., & Powers, D. S. (1996). Islamic legal interpretation: Muftis 

and their fatwas. Cambridge: Harvard University Press. 

Mujani, S., & Liddle, R. W. (2009). Muslim Indonesia and democracy. Indonesia, 87(1), 

1–37. 

Nasution, H. (2002). Islam ditinjau dari berbagai aspeknya. Jakarta: UI Press. 

Pew Research Center. (2020). Interfaith marriage and divorce rates in the United States. 

Washington DC. 

Qardhawi, Y. (2001). Halal dan haram dalam Islam. Jakarta: Gema Insani. 

Rahman, F. (1979). Islam and modernity. Chicago: University of Chicago Press. 

Rahman, F., & Esposito, J. (2015). Islamic law and society: A contemporary analysis. 

Routledge. 

Republik Indonesia. (1974). Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan. 

Jakarta: Sekretariat Negara. 

Sachedina, A. (2009). Islam and the challenge of human rights. Oxford: Oxford 

University Press. 

Schacht, J. (1982). An introduction to Islamic law. Oxford: Clarendon Press. 

Siddiqi, M. (2006). Interfaith marriage in Islamic law. Islamic Studies Journal, 45(2), 

189–210. 

Smith, D. E. (2003). Religion and politics in Indonesia. Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Sulaeman, S., Junedi, J., Afif, R., Joshua, W., & Barra, L. (2023). Academic supervision 

of PAI teacher performance in Educational Foundations Walisongo Magelang. 

Al-Fikrah: Jurnal Manajemen Pendidikan, 11(1), 120–129. 

Syafruddin, A. (2017). Problematika hukum perkawinan beda agama di Indonesia. Jurnal 

Hukum Islam, 15(2), 175–190. 

Thalib, M. (2010). Hukum keluarga Islam di Indonesia. Bandung: Pustaka Setia. 

Turner, B. S. (2013). Religion and modern society. Cambridge: Cambridge University 

Press. 

United Nations. (1948). Universal Declaration of Human Rights. New York: United 

Nations. 

United Nations. (1966). International Covenant on Civil and Political Rights (ICCPR). 

New York: United Nations. 

Universal Islamic Declaration of Human Rights (UIDHR). (1981). London: Islamic 

Council of Europe. 

Witte, J. (2011). Religion and the American constitutional experiment. Boulder: 

Westview Press. 

Witte, J., & Nichols, J. (2008). Religion and the American founding. New York: 

Cambridge University Press. 

Woodward, M. (2011). Java, Indonesia and Islam. Springer. 

Yusdani. (2015). Perkawinan beda agama dalam perspektif hukum Islam dan hukum 

positif Indonesia. Jurnal Al-Ahwal, 8(1), 1–18. 



 
 

 
Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Vol 20 No.2 (Oktober 2025); E-ISSN : 2686-2387 P-ISSN : 1907-8285 

2317 

 

Zubaidi, M. (2021). Fatwa, HAM, dan problem perkawinan beda agama. Al-Manahij: 

Jurnal Kajian Hukum Islam, 15(1), 23–40. 

Zuhaili, W. (2005). Fiqh al-Islami wa adillatuhu. Beirut: Dar al-Fikr. 

Zulkarnain, A. (2018). Dampak sosial perkawinan beda agama: Studi kasus di Jakarta. 

Jurnal Sosiologi Agama, 12(1), 45–63. 

Zuly Qodir. (2012). Multikulturalisme dan pluralisme agama di Indonesia. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar. 


